Augustinus und das Kaisertum des fiinften Jahrhunderts*

Rene Pfeilschifter

Im Herbst 403 zog Kaiser Honorius im Triumph in Rom ein. Der Hofdichter Claudian beschrieb
ausfiihrlich die Begeisterung der Menschen, die den Weg des einziehenden Kaisers sdumten.
Anlal3 war nicht nur Honorius’ sechstes Konsulat, sondern auch die Siege, welche die Legionen
iiber die Goten Alarichs errungen hatten. Uber christliche Bestandteile von Honorius’ Triumph
verliert Claudian kein Wort, nicht weil seine persénlichen Uberzeugungen — iiber die wir nichts
wissen — dagegenstanden, sondern weil dies den literarischen Gattungskonventionen einer Lob-
rede widersprochen hitte.! Um so mehr sagt Augustinus in zwei Predigten, was sowohl zum
Autor als auch zum Genre palit. Die Predigten gehoren zu den erst in den neunziger Jahren
entdeckten. Thr Herausgeber Francgois Dolbeau bezog zwei Passagen auf den Romaufenthalt
von 403. In ihnen ist die Rede von einem Kaiser, der nach Rom kommt und vor der Wahl steht,
entweder das Grab des Kaisers Hadrian oder das des Fischers Petrus zu besuchen: templum
imperatoris oder memoria piscatoris. Er entscheidet sich, demiitig und im frommen Gedanken
an Christus, fiir Petrus. Augustinus spielt hier zweifellos auf einen tatsdchlichen Besuch der
Peterskirche an, aber weder datiert er diesen noch lassen sich die Predigten zeitlich sicher fi-
xieren. Honorius hielt sich wihrend seiner Regierung wenigstens sechsmal in Rom auf. Dol-
beau hat jedoch recht damit, daB der erste, spektakuldrste Besuch von 403/04 am ehesten ge-
eignet war, in Africa zum Gespréachsthema zu werden. Die beiden Augustinusstellen bereichern
also unser Wissen iiber diesen Romaufenthalt und ergéinzen Claudians Informationen.?

Paolo Liverani hat aus den Passagen noch mehr geschlossen: Das Gebet in der Peterskirche
habe den Hohepunkt von Honorius’ Ankunft markiert, er habe das Grabmal Hadrians rechts
liegenlassen (im geographischen Sinne) und der Triumphalroute mit dem Petrusgrab ein neues
Ende gegeben.’® Das scheint mir iiberinterpretiert. Das Grabmal Hadrians stellte nie eine beson-

dere Station oder gar das Ziel eines Triumphzuges dar. Dieses befand sich vielmehr im alten

Das gesprochene Wort des Vortrags, den ich am 30. Juni 2017 vor der Jahresvollversammlung der Gesellschaft
zur Forderung der Augustinus-Forschung e.V. gehalten habe, ist weitgehend gewahrt. Die Anmerkungen be-
schranken sich auf die notigsten Nachweise. Fiir den historischen Hintergrund verweise ich auf mein Buch Die
Spatantike. Der eine Gott und die vielen Herrscher (C. H. Beck Geschichte der Antike), Miinchen 2014.

' Claud. Hon. VI cos. 520-581; 603-610.

2 Aug. s. Dolbeau 22,4 (Dolbeau p. 557); 25,26 (Dolbeau p. 266). Zur Datierung Frangois Dolbeau (Hrsg.),
Augustin, Vingt-six sermons au peuple d’ Afrique (Collection des Etudes Augustiniennes, Série Antiquité 147),
Paris 1996, 245-247, 543-546.

Paolo Liverani, Victors and Pilgrims in Late Anitquity and the Early Middle Ages, Fragmenta 1 (2007), 83-
102, hier 83-85.



Stadtzentrum um Forum Romanum und Kapitol. Einen Triumphzug an der Peterskirche hétte
vor der Stadt, weitentfernt von den jubelnden Zuschauern, geendet. Das wire ungeféhr so ge-
wesen, als wiirde die Landesgartenschau néchstes Jahr in Rottenbauer erdffnet werden. Augu-
stinus’ Bemerkung bezieht sich also kaum auf eine Anderung der Route. Uberhaupt ist bei ihm
von einem Triumph oder Einzug gar keine Rede. Die Predigt ist sehr sparsam, was die Erkla-
rung der Umstédnde betrifft. Es bediirfte keiner Belege, sondern ist im Grunde selbstverstind-
lich, daf} der fromme Christ Honorius bald nach seinem Eintreffen die Peterskirche besuchte.
Unter besonderem Zeitdruck stand der Kaiser dabei nicht, er blieb wenigstens bis Juli 404 in
Rom. Bei seinem Beispiel ging es Augustinus letztlich weniger um die Anspielung auf ein kon-
kretes Ereignis als um die Verbildlichung der Entscheidung fiir Christus. Anhand der beiden
Bauwerke erldutert er den Gegensatz zwischen gewalttitiger, paganer Herrschaft und dem Heil
Christi.

Was lernen wir aus dieser Stelle? Augustinus wullte nichts iiber die Details von Honorius’
Triumph oder sie haben ihn nicht gekiimmert, vielleicht beides. Am Kaiser interessierte ihn
dessen Glaube, und daran gab es offenbar nichts auszusetzen. Hitte Augustinus anders {iber
seinen weltlichen Herrn gedacht, wire es zwar nicht klug gewesen, dies 6ffentlich in einer Pre-
digt zu sagen, aber er hétte ja einfach schweigen konnen. Man kann Augustinus also ein freund-
liches Desinteresse gegeniiber dem Kaisertum attestieren, das nur dann umschlug, wenn es um
Fragen des Glaubens ging. Ob das tatséchlich so war und wie sich tiberhaupt das Verhéltnis des
Bischofs zu den Herrschern seiner Lebenszeit gestaltete, darum soll es in diesem Vortrag gehen.
Deshalb will ich zunidchst 1) allgemein die Entwicklung von Kaisern und Kaisertum zu Augu-
stins Lebenszeit skizzieren, dann, 2) was die Kaiser von Augustinus wullten, schlieBlich, 3) was
umgekehrt Augustinus von den Kaisern wufte.

Zwei Dinge seien zur Kldrung vorausgeschickt: Ich setze politisch an, gehe aus von einzel-
nen Kaisern und von deren konkretem Wirken. Ich versuche keine philosophische oder theolo-
gische Interpretation von Augustins Bild vom Staat, vom Imperium Romanum und von deren
Verhéltnis zu civitas Dei und civitas terrena. Dafiir wiirde ein kurzer Vortrag nicht ausreichen.
Am Schlu3 wird dennoch von diesen Dingen die Rede sein, denn Glaubensiiberzeugung und
offentliches Handeln lassen sich eben doch nicht trennen. Das zweite: Das Wort ,Kaiser meint
im folgenden die 6ffentliche Person, den Herrscher, manchmal die Regierung. Als Individuen
sind die Kaiser der Epoche nur in Umrissen fal3bar.

Nun zum ersten Teil, Kaisern und Kaisertum zu Augustinus’ Lebenszeit. Das Romische
Reich, in das Augustinus im Jahr 354 hineingeboren wurde, war in seinem territorialen Bestand

weitgehend unveridndert zum Reich des Augustus, immer noch die stirkste Macht der Erde und



fiir seine Einwohner fast ein Synonym fiir die Oikumene. Hier sind die Kaiser, die {iber dieses

Reich bis zu Augustinus’ Tod 430 herrschten:

Westen Osten

Constantius 1. 353-361

Julian 360-363

Jovian 363/64
Valentinian |. 364-375 Valens 364-378
Gratian 375-383 Theodosius I. 379-395
Magnus Maximus 383-388
Valentinian 1. 383-392
Eugenius 392-394

Theodosius I. 395
Honorius 395-423 Arcadius 395-408
Theodosius Il. 408-450

Johannes 423-425
Valentinian 1ll. 425-455

Constantius II. und Julian waren die letzten Angehdrigen des Hauses Konstantins, beim Tod
Julians war Augustinus gerade acht Jahre alt. Diese Dynastie war fiir ihn also nicht mehr erlebte
Geschichte. Es deutet auch nichts darauf hin, da3 Julian ihn besonders beeindruckte. In Augu-
stins Schriften findet sich nur das Ubliche, was christliche Autoren eben so sagten iiber den
Apostaten, den letzten heidnischen Kaiser und angeblichen Christenverfolger. Julian ist eben
das Gegenbild zu Augustinus’ Lieblingskaiser der Vergangenheit — ebensowenig iiberraschend
Konstantin der GroBe. Wichtig ist: Nach Julian kam nie mehr ein Kaiser an die Macht, der nicht
Christ war. Das Problem des paganen, christenfeindlichen Staates kannte Augustinus nur noch
aus Biichern und vom Horensagen. Nach dem Zwischenspiel des frithverstorbenen Jovian ge-
wann Valentinian die Herrschaft. Nach ein paar Wochen setzte er seinen Bruder Valens zum
Mitkaiser ein. Die beiden waren fiir lingere Zeit die letzten romischen Kaiser, die vom Balkan
stammten und sich als Soldaten hochgedient hatten. Die Briider teilten das Reich voriiberge-
hend in eine West- und eine Osthélfte. Diese Teilung sollte in den nichsten Jahrzehnten wie-
derholen und nach 395 verfestigen, so dall man fiir das fiinfte Jahrhundert eher von Teilreichen
als von Reichsteilen sprechen mufl. Wo genau die Grenze auf dem Balkan verlief, dnderte sich
in den diversen Teilungen, aber Afrika und Italien blieben immer beim Westen. Nie in seinem

Leben setzte Augustinus einen Fuf3 in die griechische Osthilfte. Das heif3t, da fiir unser Thema



die Kaiser des Westens wesentlich wichtiger sind, sie ndmlich waren Augustinus’ weltliche
Herren.

Valens herrschte im Osten, der dltere Bruder nahm den groferen, ertragsstirkeren, solda-
tenreicheren Westen, in dem nicht zuletzt die Hauptstadt Rom lag. Valentinian war ein Nizéner,
das heif3t, er hing der Glaubensformel des Konzils von Nikaia 325 an, die im Westen ohnehin
die dominierende war. Die Gegner, die sog. Homoer, welche die Wesensgleichheit von Gott-
vater und Gottsohn ablehnten, waren vor allem im Osten verbreitet. Viel machte sich Valenti-
nian aber nicht aus Religion, er konzentrierte sich auf die Sicherung der Rhein- und Donau-
grenzen vor den Barbaren, und sein Bruder tat dasselbe am Euphrat gegen die Perser. Beide
hatten dabei lange Erfolg, beide fanden dennoch ein vorzeitiges Ende. Valentinian soll sich bei
einer Verhandlung mit den germanischen Quaden derart iiber die Gesandten aufgeregt haben,
daB er an seinem Wutausbruch starb. [hm folgte sein Sohn Gratian. Valens aber fiel 378 in der
Schlacht bei Hadrianopolis, dem Cannae der Spétantike, gegen die Goten. Der Balkan war fiir
den Moment schutzlos, und so setzte der liberlebende Gratian — Not kennt kein Gebot — den
dynastiefremden Offizier Theodosius als Kaiser im Osten ein.

Theodosius gelang mehr schlecht als recht die Stabilisierung, aber mehr war unter den
schwierigen Umsténden auch nicht zu erwarten. Wichtiger fiir unser Thema ist, dal3 Theodosius
aus Spanien stammte und ganz im Nizénertum sozialisiert war. Das Homdertum war ihm fremd,
und so unternahm er bald Schritte, es so weit wie moglich zuriickzutreiben. Dabei war er deut-
lich erfolgreicher als bei der Bekdmpfung der Goten. Thm half, dal3 Valens’ Katastrophe bei
Hadrianopolis — nicht einmal seine Leiche war gefunden worden — weithin als Gottesurteil ge-
gen die Homder betrachtet wurde. Der Kaiser hatte die Homder ndmlich tatkréftig unterstitzt.
Damit war es nun vorbei. Homder gab es bald nur noch auBlerhalb der Reichsgrenzen, bei den
Barbaren. Und nach und seit Theodosius waren alle Kaiser nicht nur Christen, sondern auch
Nizéner. Augustinus mufite sich also nie mit einem Kaiser herumschlagen, der einer anderen
Spielart seines Glaubens anhing als er selbst. In seinem Gotfesstaat ist Theodosius derjenige
Kaiser, der als einziger neben Konstantin ein ausfiihrliches Portrait erhilt, und zwar als christ-
licher Idealfiirst.*

Wenn ich sage, da3 von nun an alle Kaiser Nizéner waren, so stimmt das nicht ganz. Gratian
wurde 383 von Magnus Maximus gestlirzt und ermordet. Der neue Kaiser brachte schnell Bri-
tannien, Gallien und Spanien unter seine Kontrolle. Er {iberschritt aber vorerst nicht die Alpen.
Italien und Africa blieben unter der Kontrolle von Gratians jiingerem, gerade elfjdhrigem Bru-

der Valentinian II. Grund dafiir war nicht, dal Magnus Maximus sich den Einmarsch in Italien

4 Aug. civ. V 26.



nicht zugetraut hitte, sondern daf er damit den Konflikt mit Theodosius im Osten unvermeidbar
gemacht hitte. Statt dessen ergab sich ein komplexes und von Milltrauen geprigtes Power
sharing agreement, in dem Valentinian den mittleren und schwéchsten Part innehatte.

Das war die instabile politische Situation, in die der zum Hofredner ernannte, nunmehr drei-
Bigjahrige Augustinus in Mailand hineingeriet. Die Regierung hatte aber noch mit einem ande-
ren Problem zu kidmpfen: Ambrosius. Die maB3geblichen Personen am Hof, der junge Kaiser
und wohl noch mehr seine Mutter Justina, neigten dazu, den Homdern entgegenzukommen. Es
kommt hier nicht darauf an, ob dies aus Neigung geschah oder aus politischen Uberlegungen —
in seiner schwierigen Lage war es fiir Valentinian jedenfalls sehr wichtig, seine gotischen, ho-
moischen Truppen loyal zu halten. Die Zuweisung einer Kirche fiir ihren Gottesdienst war in-
sofern ein kluger und pragmatischer Schritt. Ambrosius wollte das auf keinen Fall dulden, und
so kam es im Spatwinter und Frithjahr 386 zu einem spektakuldren Kraftemessen, mit Kirchen-
besetzung, frommen Gesidngen und drohenden Gardetruppen. Ambrosius setzte sich auf ganzer
Linie durch, dank der Unterstiitzung der nizénischen, ihm unerschiitterlich treuen Bevolkerung.
Augustinus’ Mutter Monnica war in vorderster Verteidigungslinie dabei — nicht aber Augusti-
nus selbst. ,,Uns*, schrieb er in den Bekenntnissen und meinte damit sich und seine engsten
Freunde, ,,uns lie3 das kalt. Die Flamme Deines [sc. Gottes] Geistes hatte uns noch nicht er-
faBt.“> Die beriihmte Bekehrung — tolle, lege —lag damals noch ein paar Monate in der Zukunft.

Meine Damen und Herren, Sie haben sich sicher schon gefragt, warum, wenn der Vortrag
doch vom Kaisertum des fiinften Jahrhunderts handeln soll, warum ich dann so lange von dem
des vierten spreche. Antwort: weil diese Eingrenzung auf das fiinfte Jahrhundert erst begriindet
werden muf3. Ich bin in vielem skeptisch, was den historischen Quellenwert von Augustinus’
Bekenntnissen betrifft. An Selbststilisierung, auch an Selbstgerechtigkeit mangelt es dem im
Riickblick Urteilenden nicht. Man miite das Buch aber schon zu einem Werk der Fiktion er-
klaren — und dafiir sehe ich keinerlei Grund —, wollte man bestreiten, da3 Augustinus sich bis
zum August 386 als einen auBlerhalb der christlichen Religion Stehenden betrachtete. Die bis-
lang beschriebenen Kaiser und ihre Taten sind anzusetzen entweder in Augustinus’ Kindheit
oder in seinen Jugend- und frithen Erwachsenenjahren: als er sich von der Religion der Mutter
abgewandt hatte, sich intensiv in die antike Philosophie einarbeitete, den Beruf des per defini-
tionem paganen Redners ergriff und mit dem Manichdismus zumindest sehr heftig flirtete. Die
Haltung der Kaiser zum Glauben, die den reifen Augustinus vor allem interessierte, war fiir den
jungen Augustinus kaum von Belang — war er doch selbst kein Christ. Nach 386 wurde das

anders. Doch immer noch flihrte Augustinus ein auf sich selbst bezogenes Leben: der Riickzug

5 Aug. conf. IX 15: nos adhuc frigidi a calore spiritus tui [ ...] (Ubersetzung von Kurt Flasch).



nach Cassiciacum, die Taufe 387, die Riickkehr nach Afrika 388, der weitere Versuch in mon-
chischem Leben — bis er 391, angeblich nicht ganz freiwillig, zum Priester geweiht wurde, 394
zum zweiten Bischof von Hippo Regius und 396 als alleiniger Bischof iibrigblieb.

Die Lehr- und Wanderjahre waren damit voriiber. Seit Beginn der 390er Jahre wuchs Au-
gustinus in eine fiir andere verantwortliche, 6ffentliche Rolle hinein, die Selbstbezug und Zu-
riickhaltung nicht mehr zulief und in hohem Maf politisches Engagement erforderte. In dieser
Stellung verblieb Augustinus bis zum Ende seines Lebens, 35 Jahre lang. Wie er jetzt mit der
Regierung interagierte, was er jetzt {iber den gegenwértigen Kaiser sagte, ist weit interessanter
als alles, was er tiber frithere Kaiser dachte, fiir die er ohnehin die Bewertungen anderer iiber-
nahm.

Der Einschnitt in Augustinus’ Leben Mitte der 390er fillt ziemlich prézise mit einem tiefen
politischen Einschnitt zusammen. Nach zwei Biirgerkriegen in Europa, die auch Valentinian
das Leben kosteten, setzte sich Theodosius gegen alle Rivalen durch und vereinte im September
394 noch einmal das gesamte Reich in einer Hand. Sein unerwarteter Tod im Januar 395 flihrte
zu einer erneuten Reichsteilung, und zwar zwischen seinem &lteren Sohn Arcadius im Osten
und seinem jiingeren, Honorius, damals gerade zehn Jahre alt, im Westen. Das Jahr 395 be-
zeichnet eine Wende im spétantiken Kaisertum: zum einen, weil die Reichsteile nie mehr zu-
sammenfanden, sondern sich bald entfremdeten, zum anderen, weil die Theodosiussohne mit
dem Regierungsstil ihres Vaters und liberhaupt ihrer Vorginger brachen. Anders als der ein-
gangs erwihnte Triumph von 403 suggeriert, zogen weder Honorius noch Arcadius selbst ins
Feld. Sie blieben in ihren Hauptstadten, Konstantinopel und Mailand bzw. Ravenna, und lieBen
ihre Generidle kampfen. Das war eine Entwicklung aus personlicher Neigung und auch aus Zu-
fall — Honorius war in den ersten Jahren schlicht zu jung zum Kriegfiihren —, aber deswegen
noch keine torichte: Die rdumliche Distanzierung vom Militdr minderte die Chancen von meu-
ternden Soldaten und ehrgeizigen Heerfiihrern, den Kaiser zu erpressen und, wie es Gratian und
Valentinian II. gegangen war, zu stiirzen. Es war ganz wesentlich diese Entwicklung, die den
Osten des Reiches iiber die ndchsten Jahrhunderte stabil hielt und ihm eine Fortexistenz si-
cherte, die letztlich bis zum Jahr 1453 dauern sollte.

Im Westen war das bekanntlich nicht so, 476 wurde dort der letzte Kaiser nicht einmal mehr
gestiirzt, sondern einfach in Pension geschickt. Warum? Der Grund lag in der Reichsteilung.
Die beiden Regierungen fiihrten selten Krieg gegeneinander, manchmal standen sie sich in An-
tagonismus gegeniiber, immer aber stellten sie das Partikularinteresse liber das des Gesamtrei-
ches. Alarich, der Anfiihrer der eigentlich mit dem Reich verbiindeten Goten, wullite das zu

nutzen und spielte die beiden Regierungen gegeneinander aus. Nur ein Resultat davon war die



Einnahme und Pliinderung Roms 410. Noch schlimmer war: Der Westen verlor den Zugriff auf
die Ressourcen des Ostens, als er ihn am nétigsten hatte. Die volle Wucht der Volkerwanderung
traf Anfang des flinften Jahrhunderts den Rhein und die mittlere Donau. Frither wire aus dem
Osten Hilfe gekommen, in Form von Soldaten und Geldern. Sie hétte auch jetzt kommen kon-
nen. Die Barbaren iiberschritten zwar ebenso die untere Donau, der 6stliche Balkan litt nicht
weniger als die Westprovinzen. Aber schon Kleinasien blieb in Bliite, und Syrien und Agypten,
volkreiche, wohlhabende Regionen, prosperierten ungestort. Das war ein wesentlicher Grund,
warum der Osten iiberlebte und der Westen nicht. Der gliickliche Umstand, dal3 die persische
Grenze ruhig blieb, half Honorius und seinen Nachfolgern nicht, denn sie hatten kein Anrecht
auf die Friedensdividende. Eine flexible Verschiebung von Machtmitteln dahin, wo es brannte,
gab es nicht mehr.

Die Folge waren Barbareneinfille, politische Instabilitit, die Erhebung von Usurpatoren
und der drohende Zerfall des Westens. Zeitweise regierten fiinf Kaiser nebeneinander, alle er-
bitterte Rivalen. Honorius kontrollierte 408 nur noch Teile Italiens und dachte schon daran,
aufzugeben und sich nach Konstantinopel einzuschiffen. Es ist kein Wunder, da3 das Image
dieses Kaisers in Antike wie Gegenwart denkbar schlecht ist. Er war zu passiv, wankelmiitig,
keine Alexandernatur, die den Gordischen Knoten mit einem Streich bzw. einem Feldzug
durchschlagen hitte. Honorius war der Kaiser, dem unterstellt wurde, auf die Nachricht vom
Fall Roms entsetzt reagiert zu haben, weil er dachte, seiner Lieblingshenne Roma sei etwas
zugestoBBen. Aber, grofles Aber: Honorius iiberlebte sie alle. Britannien ging verloren, Goten,
Vandalen, Burgunder und Franken waren nicht mehr aus dem Reich herauszubringen, aber Ho-
norius blieb Kaiser, erhielt zumindest nominell und {iber weite Teile auch faktisch die Herr-
schaft liber Gallien und Spanien. 423 starb er im Bett. Daf} dieser Kaiser wegen seiner From-
migkeit von Gott geschiitzt wurde, meinten nicht wenige Zeitgenossen. Honorius war auch der
Kaiser Augustins. 23 Jahre lang war er sein Herr und hochster Ansprechpartner in allen weltli-
chen und vielen geistlichen Angelegenheiten. Honorius’ Nachfolger, Johannes und Valentinian
II1., die Herrscher von Augustins letzten Jahren, spielten dagegen kaum eine Rolle fiir ihn. Jo-
hannes war mit dem Machterhalt gegen einen Angriff von Honorius’ Neffen Theodosius II.
beschéftigt, Valentinian war beim Tod des Bischofs gerade elf Jahre alt.

Damit komme ich zum zweiten Teil. Was wullten die Kaiser eigentlich von Augustinus?
Ende 430 berief Kaiser Theodosius II. ein allgemeines Konzil nach Ephesos ein. Die Bischofe
des gesamten Reiches wurden eingeladen. Ein separater Gesandter machte sich nach Africa auf,
um Augustinus die Einladung zu iiberbringen. Erst in Karthago erfuhr er, dall der Adressat vor

wenigen Monaten verstorben war. Die Nachricht von Augustinus’ Tod war also nicht wie ein



Lauffeuer durchs Reich geeilt. Allerdings war das angesichts der damaligen Kommunikations-
und Transportbedingungen gar nicht zu erwarten. Selbst die Nachricht vom Tod eines Kaisers
brauchte oft Wochen, um in die hintersten Winkel des Reiches vorzudringen. Zudem war Africa
gerade im Krieg, zu weiten Teilen besetzt von den Vandalen. Das Unwissen in Konstantinopel
wiegt also weniger als die Reverenz vor dem groflen Mann, ausgedriickt vielleicht in einem
separaten und nur an Augustinus gerichteten Schreiben des Kaisers.

Es ist ein wenig irritierend, da3 diese Einladung auch schon den Hohepunkt kaiserlicher
Wertschitzung fiir Augustinus darstellte. Entsprechende Briefe aus dem Westen kennen wir
nicht. Nie wandte sich Augustinus direkt an Honorius, nie richtete der Kaiser sich unmittelbar
an Augustinus. Es gibt auch keinen Hinweis darauf, da3 es solche Briefe gab und sie uns nur
nicht erhalten sind. Der Bischof schrieb an Regierungsvertreter in Karthago, hochstens einmal
an einen Amtstrager bei Hof, den er noch aus seinen italischen Jahren kannte. Wir wissen auch
nichts davon, dal3 Augustinus sich groler Wertschitzung am Hof erfreute und ausgezeichnet
wurde. Wie so etwas aussehen konnte, zeigte Konstantinopel. Wollte man dort unbedingt einen
besonderen Mann zum Bischof der Hauptstadt haben, so lieB man ihn gegebenenfalls bei Nacht
und Nebel vom anderen Ende des Reiches herholen. Und falls dieser schon Bischof war, kiim-
merte man sich auch nicht um das Translationsverbot. Von dhnlichen Uberlegungen, Augusti-
nus auf einen der groflen Sitze des Reiches zu setzen, wissen wir nichts. Und schon gar nicht
gab es personliche Begegnungen zwischen Kaiser und Bischof. Zum letzten Mal hatte ein Kai-
ser Africa im dritten Jahrhundert besucht. Augustinus aber verlie3 Africa nach 387 nie wieder.
Der einzige Kaiser, dem Augustinus je gegeniiberstand, war Valentinian II. in den 380ern ge-
wesen. Zumindest einmal, wahrscheinlich 6fter hielt Augustinus einen Panegyricus auf den
Herrscher. In den Bekenntnissen erzahlt er von seiner Aufregung, weil er viele Michtige mit
seiner Rede zu gewinnen hoffte. Den Kaiser selbst nannte er nicht. Valentinian war damals ein
Teenager. Das wiirde ein ndheres Verhéltnis nicht ausschlieBen, aber die sparliche Erwédhnung
des jungen Kaisers 148t eher vermuten, da3 die beiden iiber formliche Begegnungen bei Audi-
enzen und natiirlich beim Vortrag einer Lobrede nicht hinauskamen.

Warum also fand selbst der dltere Augustinus nie die Aufmerksamkeit der Regierungszen-
trale? Nun, zum einen war Afrika selbst mit dem Schiff ein, zwei Wochen von Ravenna ent-
fernt. Zum anderen war Hippo zwar eine bedeutende Stadt in der Provinz, aber eine Provinz-
stadt nichtsdestotrotz. Augustinus war der mit Abstand bedeutendste Bischof Hippos. Karthago
war nicht nur die wichtigste Stadt Afrikas und eine der grofiten des Reiches, dort befand sich
auch der Sitz des groflen Cyprian. Der Inhaber dieses Stuhls bekam sehr wohl Briefe vom Kai-

ser, selbst wenn er eine ganz mittelméaBige Personlichkeit war. Augustinus aber war, was die



Bedeutung seines Sitzes betraf, unter den etwa zweitausend Bischofen des Reiches irgendwo
im Mittelfeld einzuordnen. Angesichts dieser Zahl half auch das vordere Mittelfeld nicht viel
weiter.

Augustinus fiel auch nicht durch ein besonderes Verhalten auf. Kaiser korrespondierten und
verkehrten gern mit sog. Heiligen Médnnern, Monchen, Einsiedlern, Bischofen, die sich durch
besondere Askese und Weltabwendung auszeichneten. Der einfache syrische Eremit Symeon,
der jahrzehntelang auf einer zwanzig Meter hohen Séule lebte und sich auch jahrzehntelang
nicht wusch, korrespondierte mit dem Kaiser in Konstantinopel und iibte dort, obwohl Tausende
von Kilometern entfernt, einen gewissen Einflufl aus. Augustinus aber war kein Charismatiker,
sondern Kirchenverwalter und Theologe. Das, was ihn duBlerlich auszeichnete, ndmlich seine
Rhetorik, das konnten auch viele andere Bischofe.

Ein weiterer Grund war ein auch in den tiglichen Geschéiften passives, kaum einmal zur
Intervention neigendes Verhalten Honorius’. Das war keineswegs zwingend, wie die Forschung
lange dem angeblich entriickt von allen Begegnungen herrschenden spétantiken Kaiser unter-
stellte. Da3 es ganz anders ging, zeigte im sechsten Jahrhundert Justinian, der einen ausgeprég-
ten Edmund Stoiber-Regierungsstil pflegte. Auch nachts fand er keinen Schlaf, keine Akte war
vor ihm sicher, der Instanzenzug der Verwaltung wurde {ibergangen, Biirgermeister muf3ten
sich plotzlich wegen irgendwelcher Einzelfélle verantworten, und Beamte aus entfernten Land-
strichen wurden in die Hauptstadt einbestellt. Die Regel war so etwas nicht, aber moglich wire
es gewesen. Augustinus aber wurde nie aus dem Schlaf geklingelt. Letztlich fiihrte keiner der
antiken Kirchenviter auf Reichsebene eine derart obskure Existenz wie er. Selbst der Nichtbi-
schof Hieronymus fand in seinem Bethlehemer Exil dank eines prominenten Bekanntenkreises
mehr Aufmerksamkeit.

Ich komme zum dritten Teil, Augustinus’ Perspektive. Auch in der Obskuritdt und nicht
selten gerade wegen ihr kann man zu den schirfsten Beobachtungen gelangen. Geht man aber
Augustinus’ AuBerungen zu Honorius durch, so verraten sie eine eher enge Perspektive. Abge-
sehen von der eingangs zitierten Stelle kommt der Kaiser immer dann ins Spiel, wenn es um
Malnahmen gegen Augustins christliche Hauptfeinde geht: die Donatisten und die Pelagianer.
Die Donatisten hatten sich schon vor einem Jahrhundert gebildet, im Protest gegen den ihrer
Meinung nach zu grof3zligigen Umgang der meisten Bischofe mit den /apsi, den wihrend der
Verfolgungen abgefallenen Christen. Diese Gruppe war auf Africa beschrankt. Pelagius war
ein Zeitgenosse, der durch moralischen Rigorismus viele Anhénger gewann, Augustinus aber
wegen seiner Ablehnung der Erbsiinde ein Dorn im Auge war. Weil Pelagius sich einige Zeit

in Afrika aufgehalten hatte, war seine Bewegung dort besonders stark. Dem Kampf gegen beide



10

Stromungen widmete Augustinus alle Kraft, und er war letztlich auch sehr erfolgreich, obwohl
der Bischof von Rom eine Zeitlang Pelagius gefordert hatte. Auf Honorius aber konnte Augu-
stinus zdhlen. Manchmal gab es aus machtpolitischen Erwédgungen Verzogerungen, manchmal
muften die nordafrikanischen Bischofe insistieren, aber immer kamen aus Ravenna letztlich
die gewlinschten Gesetze und die notwendigen Direktiven an die Statthalter vor Ort. Manchmal
mit derartiger Hérte, dal Augustinus, der an sich nichts gegen Gewalt im Dienst der ihm gut
scheinenden Sache hatte, warnen muf3te, da3 man nicht gleich zu Hinrichtungen greifen miisse.
Kein Wunder, dall Augustinus mit seinem Herrn sehr zufrieden war. Honorius war fiir ihn ein
imperator piissimus et fidelissimus, ein clementissimus et religiosissimus princeps.® Auf ein
riithmendes Portrait im Gottesstaat, nach dem Muster Konstantins und Theodosius’, muf3te Ho-
norius vermutlich nur deshalb verzichten, weil er zum Zeitpunkt der Niederschrift noch lebte.

Sucht man aber nach AuBerungen zu den groBen Herausforderungen, die Honorius in Eu-
ropa zu meistern hatte, so herrscht Schweigen. Richard Klein er6ffnet im Augustinus-Lexikon
seinen Honorius-Artikel mit den Worten: ,,Die allgemeine Reichspolitik des H. [...] spielt bei
A. so gut wie keine Rolle.“” Dem mag man entgegnen, daB Augustinus doch sein Hauptwerk
wegen der Einnahme Roms durch Alarich geschrieben habe. Doch es war nicht die Einnahme
selbst, die Augustinus umtrieb, sondern die Reaktionen darauf, und zwar diejenigen, die dem
Christentum die Schuld gaben. Ein wesentliches Ziel des Gotfesstaates ist zu zeigen, daf3 der
Fall Roms fiir den grofen Lauf der Dinge gar keine Rolle spielt. Ich mdchte wieder Hieronymus
zum Kontrast heranziehen, der kommentierte: ,,Es stockt mir die Stimme, ich kann vor Schluch-
zen nicht weiterdiktieren: Die Stadt wird eingenommen, die den gesamten Erdkreis erobert
hat“.® Obwohl Hieronymus am anderen Ende der Welt wohnte, nahm er kontinuierlich lebhaf-
ten Anteil an den Entwicklungen in Europa. Ereignisse wie massive Rheiniiberschreitungen
durch die Germanen machten ihm Angst und lieBen ihn um das Reich fiirchten.

Viel ruhiger erscheint der Zeitenflul, wenn man durch Augustinus bléttert. Ich kann mich
des Eindrucks nicht erwehren, da3 der Bischof von Hippo im Grunde ein unpolitischer Mensch
gewesen zu sein scheint. Unpolitisch in dem Sinne, daf3 er nicht morgens zur Zeitung griff und
sich nicht fiir die Dinge der weiten Welt um ihrer selbst willen interessierte. Nur schwer kann
man sich einen Augustinus vorstellen, der sich iiber Trumps Twittereien gedrgert oder eine

Bemerkung zum Tod Helmut Kohls gemacht hitte.

Aug. ep. 97,2f.
Richard Klein, Augustinus-Lexikon 3 (2010), 423-425, hier s. v. Honorius imperator.
Hier. epist. 127,12: haeret uox et singultus intercipiunt verba dictantis. capitur urbs, quae totum cepit orbem

[..].

7
8



11

Ich glaube, daB eine solche Einschitzung nicht blo vom theologisch-philosophischen
Schwerpunkt seines Oeuvres hervorgerufen wird und deshalb in die Irre geht. Es ist schon auf-
féllig, daB3 der junge Valentinian II. bei ihm kaum eine Rolle spielt, daB3 er nie seinen Anblick
des Kindherrschers beschreibt, das groteske Miflverhéltnis von kaiserlicher Ideologie und Ohn-
macht des Teenagers. Ansatzpunkte fiir solche Exempel hitte es in Augustinus’ Werk in Hiille
und Fiille gegeben, er nutzte sie nicht. Offenbar hat ihn der junge Valentinian schon in den
380ern nicht zu politischen Uberlegungen inspiriert, sondern war ihm als Arbeitgeber genug.
Merkwiirdig auch, da3 der Zusammenstoll zwischen Ambrosius und dem Hof wegen der ho-
moischen Kirche Augustinus so kalt lieB. Er erzdhlt davon iiberhaupt nur und auBlerhalb der
Chronologie, weil bei dieser Gelegenheit das Hymnensingen in die Kirche von Mailand einge-
fithrt wurde. Ob nun Christ oder nicht — bei dem monatelangen Kréftemessen handelte es sich
um den mit Abstand heftigsten Zusammenprall, den es bis dahin zwischen einem Bischof und
einem christlichen Kaiser gegeben hatte. Das wire, wenn man sich wihrend dieses Kampfes in
der Stadt aufhielt — was bei Augustinus der Fall war —, doch ein idealer Ausgangspunkt fiir
Uberlegungen zu den Grenzen kaiserlicher Macht gewesen. Augustinus bemerkt aber nur, daf
die Unruhe der Stadt sich auch auf ihn und seine Gefédhrten iibertrug.

Diese Neigung zum Unpolitischen korreliert mit Augustins theologischem Bild von Reich
und Kaiser. Er modelliert den himmlischen Hof Gottes, anders als viele seiner Zeitgenossen,
nicht nach dem irdischen des Kaisers. Und er hilt den Kaiser auch nicht fiir die Entsprechung
Christi — was auch vorkam — und néhert ihn diesem auch nicht an. Die so populdre Weltreiche-
lehre spielt bei Augustinus eine untergeordnete Rolle, und das Imperium Romanum ist ihm
nicht das Katechon, das den Antichrist fiir den Moment aufhilt. Das Reich hat keine eschato-
logische Aufgabe. Es ist umgekehrt auch nicht identisch mit der civitas terrena, Reich und
Kaiser sind keine Agenten des Teufels. Fiir den Weg zur civitas Dei aber spielen letztlich ganz
andere Kriterien die wesentliche Rolle.

Dem widerspricht auf den ersten Blick, wenn Augustinus die Hinwendung Konstantins zum
Christentum als Segen betrachtet. Im Kampf gegen Héretiker und Pagane sind die christlichen
Kaiser Werkzeuge Gottes. So konnen sie wesentlich zur Verbesserung der Zustinde auf dieser
Welt beitragen — aber eben dieser Welt, in der es keine Vollkommenheit geben kann. Auch fiir
den Kaiser kommt es, wie fiir jeden Menschen, auf Frommigkeit, rechten Glauben und christ-
liche Tugenden an. Der politische Erfolg wird davon aber entkoppelt. In seinem Fiirstenspiegel
im Gottesstaat sagt Augustinus: ,,Denn wir preisen manche christlichen Kaiser nicht darum
gliicklich, weil sie ldnger regierten oder eines sanften Todes starben und ihren S6hnen die Herr-

schaft hinterlieBen oder weil sie die Feinde des Staates bezwangen oder weil sie Biirgerkriege



12

verhindern und unterdriicken konnten. Solche und andere Gaben und Tréstungen dieses miih-
samen Lebens konnten auch manche Ddmonenverehrer empfangen, die nicht zum Reich Gottes
gehoren, wie es jene tun. Dies geschieht allein durch Gottes Barmherzigkeit, nicht da3 etwa die
an ihn Glaubenden derlei von ihm ersehnen — als ob das die hochsten Giiter seien.*”

Wohlfahrt der Gemeinschaft, innerer Friede, dulere Siege — die wesentlichen Kennzeichen
politischen Erfolgs — all dies bringt nicht nur keinen in den Himmel, es wird auch nicht als
Belohnung fiir den Glauben vergeben. Auch der christliche Kaiser ist ein siindhafter, fehlbarer,
hochst unvollkommener Mensch.

AuBerungen, die auf den ersten Blick ganz anders klingen, relativieren sich bei niherer Be-
trachtung. So schreibt Augustinus einmal in einem Brief: ,,Dies befehlen die Kaiser, das auch
Christus befiehlt.” Das scheinbare Ineinanderfallen von Kaiser und Gott wird im nichsten Satz
aber sofort qualifiziert: ,,Wenn die Kaiser ndmlich Gutes befehlen, befiehlt durch sie kein an-
derer als Christus.“!? Der Kaiser ist also nur das Werkzeug des Herrn, und auch das nur, wenn
er Gutes anordnet. Wer dariiber befindet, was gut ist, ist auch klar: niemand anderer als der
Verfasser selbst. Der Brief ist namlich geschrieben im Kontext des Kampfes gegen die Donati-
sten und rechtfertigt Honorius’ MaBBnahmen, die Augustinus nur recht waren.

Kurt Flasch hat zur Stelle bemerkt, daf3 hier ein Keim zum Widerstandsrecht liegen konnte,
den Augustinus aber nicht entfaltet.!! Flasch mag schon recht haben. Aber theoretische Kon-
zepte zum Widerstand entwickelt man nur, wenn auch praktisch Bedarf zum Widerstand gege-
ben ist. Das war fiir Augustinus nie der Fall. Er lebte in der gliicklichen Situation, dal3 er viel-
leicht nicht immer mit seinem Schopfer, stets aber mit seinem Kaiser im Reinen war. Der Staat
war ihm ein willkommenes, willfdhriges und bald auch selbstverstandliches Instrument. Augu-
stinus lernte den Staat nie aus der Perspektive des Verfolgten kennen, wie die Donatisten, und
auch nicht aus derjenigen des Millachteten, wie Ambrosius. Statt dessen profitierte er von den
kaiserlichen Maflnahmen und auch, wohl ohne es sich recht klarzumachen, von dem Ordnungs-
rahmen, den das Imperium Romanum ihm bot. Was ich mit letzterem meine, will ich zum Ab-

schlu} kurz zeigen.

Aug. civ. V 24: neque enim nos Christianos quosdam imperatores ideo felices dicimus, quia vel diutius im-
perarunt vel imperantes filios morte placida reliquerunt, vel hostes rei publicae domuerunt vel inimicos cives
adversus se insurgentes et cavere et opprimere potuerunt. haec et alia vitae huius aerumnosae vel munera vel
solacia quidam etiam cultores daemonum accipere meruerunt, qui non pertinent ad regnum Dei, quo pertinent
isti. et hoc ipsius misericordia factum est, ne ab illo ista qui in eum crederent velut summa bona desiderarent
(Ubersetzung nach Wilhelm Thimme).

Aug. ep. 105,11: hoc iubent imperatores, quod iubet et Christus, quia, cum bonum iubent, per illos non iubet
nisi Christus.

11" Kurt Flasch, Augustin. Einfiihrung in sein Denken (Universal-Bibliothek 9962), Stuttgart 19942, 171.



13

Augustinus lebte von 354 bis 430. Setzen wir einmal kontrafaktisch sein Leben zwanzig
Jahre friiher an, mit einer Geburt 334. Der reife, schon getaufte Augustinus hétte die Auseinan-
dersetzungen zwischen Nizénern und Homdern als Beteiligter, vielleicht auch als Leidender
erfahren miissen und dabei gelernt, dafl die Unterstiitzung eines Kaisers ein sehr fliichtiges Gut
sein kann. Setzen wir sein Leben zwanzig Jahre spéter an. Dann hitte Augustinus als alter Mann
miterlebt, wie schwach das westliche Imperium geworden war. Er hétte unter vandalischer
Herrschaft leben miissen, hatte Hippo irgendwann verlassen oder zum Opfer der homderfreund-
lichen Politik Geiserichs werden miissen. So aber blieb sein Leiden auf die letzten Monate sei-
nes Lebens beschrinkt — er starb bekanntlich im belagerten Hippo.

Jetzt wechseln wir den Ort. Hétte Augustinus auf dem Balkan gelebt — Goten, Hunnen und
andere Barbaren kamen immer wieder iiber die Donau, pliinderten oder lieBBen sich gar nieder,
unter Vertreibung der ansdssigen Bevolkerung. Hétte er in Britannien gelebt — die Romer raum-
ten die Insel Anfang des Jahrhunderts und iiberlieBen die Bevilkerung den Angeln und Sach-
sen. Hitte er in Gallien, Spanien oder auch Norditalien gelebt — nicht enden wollende Einfille
iiber den Rhein, die Goten, Vandalen, Burgunder und viele andere iiber ganz Westeuropa brach-
ten. Das hei3t nun nicht, dal} es in Afrika nie einen Aufstand, eine Pliinderung, eine Meuterei
gab. Derartiges war in vormodernen Zeiten, als es um die 6ffentliche Sicherheit weit schlechter
bestellt war als heute, aber ganz normal. Im Vergleich mit den anderen Regionen blieben diese
Erschiitterungen der Ordnung aber gering und kurzlebig. Honorius setzte sich immer wieder
durch, und das Leben ging seinen gewohnten Gang weiter, wenn es iiberhaupt gestért worden
war. Meine Damen und Herren, wenn ich gezwungen gewesen wire, mir in der Spatantike einen
Ort und eine Zeit fiir ein langes und mdglichst unbeschwertes Leben auszusuchen, dann hitte
ich Nordafrika zur Zeit des Augustinus gewéhlt.

So kamen Augustinus’ Lebensumsténde seinem unpolitischen Naturell entgegen. Er wurde
durch keine negative Erfahrung politisiert. Ich will nun nicht etwa darauf hinaus, daB3 dieser
Kontext etwa schon die Augustinische Theologie determiniert habe. Das wére toricht. Es waren
auch andere Faktoren am Werk, und ich zumindest schétze den freien Willen nicht so gering
ein. Ich will aber schon behaupten, da3 diese giinstigen Lebensumstinde eine notwendige (nicht
hinreichende) Bedingung fiir die Rolle von Kaiser, Reich und Staat in Augustins Werk darstell-
ten. Augustinus erlebte das Imperium nicht als Feind. Ansonsten hétte er es und seine Herrscher
wohl ungiinstiger gezeichnet, das Widerstandsrecht, das Flasch vermifit, doch entwickelt und
es nicht fiir letztlich vernachldssigbar gehalten, ob ein orthodoxer Kaiser herrschte oder nicht.
Augustinus erlebte das Imperium auch nicht als Verlierer. Dieser zweite Punkt scheint mir noch

wichtiger. Das Romische Reich war iiber lange Zeit derart erfolgreich in seinen Sicherheits-



14

und Ordnungsleistungen, dall das Ausmall und die Erflillung dieser Aufgabe aus dem Blick
gerieten und fiir selbstverstidndlich gehalten wurden — bis zu dem Tag, an dem die Barbaren
dann doch kamen. Das passierte Augustinus erst, als es auf sein Werk keinen EinfluB mehr
haben konnte. Wire es frither geschehen, héitte er die Errungenschaften der Romer nicht nur
hoher geschétzt, sondern sich auch anders mit ihnen identifiziert, mehr in den Bahnen eines
Hieronymus.

Statt dessen verteufelte Augustinus den Staat nicht, und er vergotterte ihn nicht. Kaiser und
Reich blieben blaB, fiir sein Welt- und Gottesbild spielten sie keine wesentliche Rolle. Und wir
konnen einen dieser gar nicht so seltenen Scherze der Geschichte konstatieren: Effizienz und
Effektivitit des Imperium Romanum sicherten einem afrikanischen Denker einen Freiraum, den
er zum Entwurf eines Ordnungsmodells nutzte, das ohne dieses Imperium auskam. So schuf
Augustinus eine wesentliche Voraussetzung dafiir, daB3 die lateinische Kirche recht unbeschadet

den Untergang dieses Imperiums tiberlebte.



	Augustinus und das Kaisertum des fünften Jahrhunderts0F(
	Rene Pfeilschifter

